# ALGUNOS ASPECTOS DE LA VIDA MATERIAL Y ESPIRITUAL DE LOS ARAUCANOS DEL LAGO BUDI (\*) (\*\*)

Ingeborg Lindberg (Instituto Antropológico de la Universidad Católica de de Santiago) y Eliana Pineda Rodriguez y Lautaro Núñez Atencio (Instituto Pedagógico de la Universidad de Chile)

Introducción. El medio geográfico y la actividad de los mopuches del Budi. Medios materiales. Instrumentos musicales. Un "nguillatum". Observaciones sobre la importancia de la machi y el sacrificio de un niño. Comentario final,

En el mes de Junio de 1960 se organizó un viaje de estudios de un grupo antropológico, integrado por Ingeborg Lindberg (Universidad Cotólica), y Eliana Pieda R. y Lautara Núñez A. (Universidad de Chile), para conocer los antecedentes de un sacrificio humano ocurrido, según la prensa de Santiago, en la región de Puerto Saavedra, en un lugar llamado Collileufu, poco después de los sismos y maremoto del mes de Mayo de 1960.

No ha sido intención de los autores referirse a temas ya ampliamente estudiadas y publicados por los autores enumerados en la bibliografía adjunta y que se reficere a la historia, organización y religión del pueblo araucano en general, sino concentrar el presente trabajo a la descripción de la vida actual de un determinado grupo entre los araucanos de la provincia de Cautín, paro así aportar conocimientos nuevos sobre una minoria araucana, apenas conocida en el resto del país. Por cierto, estos datos no abarcan la totalidad de los problemas y deben ser ampliados y revisados.

Puerto Saavedra fue el punto de partida para los estudios antrapológicos en los reductos de Huincul, Huenchul, Konembudi, Bocabudi y Collileufu, todos situados a pocos kilómetros al sur de Puerto Saavedra (ver mapa).

Universidad Católico de Chile que por medio del Departomento de Relaciones Universidiros, nos dio una corta de recomendación para el Exemo, Sr. Obispo de Temuco, con la cual nos tre posible hospedarones en la Excuela Son Sebastión Nº 7 de Puerto Saavedro, a cargo de los Hermanas de la Orden de Santa Cruz y del Padre Wolfredo de la Orden de los Copuchinos, sin cuya vollesos participación e interés en facilitareas los medios metarioles no hubbiero sido posible realizar el presente trabale.

Igualmente agradecemos la cooperación prestada por Carabineros de Puerto Saavedra y el Centro de Pedagogía de la Universidad de Chile que nos permitió trasla-

<sup>(\*)</sup> Provincia de Cautín, Chile.

<sup>(\*\*)</sup> Nos es grato agradecer la eficaz ayuda que nos han prestado las siguientes instituciones civiles y religiosos:

Las conclusiones están basadas en entrevistas directas con mapuches de diferentes reducciones y recopilación de datos facilitados por personas civiles y religiosos que han mantenido, por largos años, estrecho contacto con los indigenas, todo ello complementado por documentos históricos.

Esta investigación de campo se ha organizado en la siguiente forma: cada uno de los miembros del grupo ha tratado de conseguir el mayor número posible de datos e informaciones, los que inmediatamente, durante la expedición, fueron discutidos y anotados. Para la elaboración de la publicación se repartió el trabajo según el interés más pronunciado y la preparación especial de cada uno:

- a) Introducción medios materiales instrumentos musicales nguillatun— comentario final,... Ingeborg Lindberg;
- El medio geográfico y la actividad de los mapuches del Budi....
  Eliana Pineda Rodriguez, y
- Observaciones sobre la importancia de la machi y el sacrificio de un niño.... Lautaro Núñez Atencio.

## El medio geográfico y la actividad de los mapuches del Budi

La región del Lago Budi se halla ubicada en la comuna de Puerto Saavedra, una de las 16 comunos que forman la provincia de Cautín.

El Lago Budi está ubicado entre los 38º 52′, lat. S. y 73º 16′ longitud Oeste, y tiene contornos irregulares con un eje NS de 14 km. y EOE de 6 kilòmetros. Sus aguas son algo salobres debido a que los mareos penetron a través del río al Lago.

El río Budi, corre en dirección OE, encontrándose entre los 38°49' lat. S. y 73°20' long. OE.

En el presente trabajo nos ocuparemos de una parte de la población mapuche de la provincia de Cautin, ubicados en la costa de la comuna de Puerto Saou ed provincia de toto 5).

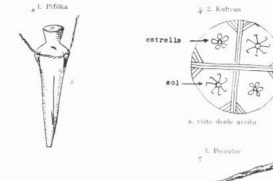
Debido a la lejania de las reducciones, son muy pocas las personas que se aventuran a llegar alli, de manera que la gente que habita el lugar es casi desconocida. Ellos, aunque alejados de los centros urbanos y casi al margen de nuestra civilización na dejan de tener importancia dentro del desarrollo de nuestra caza y de nuestra economía.

La actividad fundamental de los mapuches de la región del Budi es la agricultura, practicado por ellos desde mucho antes de la llegada de los españoles, y que aun se mantiene casi estacionaria, conservando tados las tradiciones primitivas de cultivo. Fuera de ella también practican la pesca, actividad que es mas bien acasional ya que el mar en esta zono se presenta frecuentemente may agitado la que hoce peligara la navegación en botes, únicos elementos marinos con que cuentan los pescadores. De ahí entonces que su principal centro pesquero sea el río Budi por el cual desagua el Lago al mar. Los peligros de la pesca incluso se reflejan en el folklare del lugar:

danos a la zona sur del país en circunstancias que dicho región se encontraba devastada par los sismos y marematos, necesitándose autorización especial para llegar al lugar de estudio.

# LAMINAI

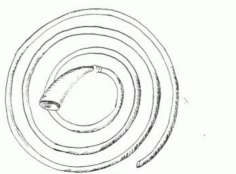
# INSTRUMENTOS MUSICALES











Trutruca enroscada de bronce

La pesca en la zona del Budi es un elemento secundario en la economia de ellos. El pescado que obtienen del río generalmente lo venden, pecas veces la consumen. Cuando los cosechas del año han sido molas, recogen pescado lisa (Mugil Iiza); róbalo (Eleginops maclovinus); carpa (Cyprinus carpa); pejerrey (Odontesthes regia laticlavia) y lo secan para luego consumirlo cuando ya los alimentos del año comienzan a escasar.

Entre las actividades que desarrollan los mopuches del lugar figuro la ganderia, a que se dedican los hombres, y la paqueña manufactura que queda a corgo de los mujeres. Ellas hilan la lana y tejen en telares ponchos y frazadas. Además utilizan fibras vegetales para confeccionar "pilhuas" que son bolsas de mallo, y lazos que les sirven para amarrar los animales y como riendas de caballo. Los hombres labran la madera para construir viviendas y botes, y para fabricar cuencos.

Estas manufacturas presentan un escaso volor económico para ellos, siendo única excepción la pilhua que es elemento comercial por excelencia y cuya descripción detallada damos en un capitulo agorte.

Es un hecho comprobado que en toda sociedad la organización de la familia tiene una importancia vital en el desarrollo ecanómica que ésta presenta. Cuando una agrupación primitiva se halla en proceso aculturativo, se desarrollan en ella una serie de fenómenos que inciden directomente en el trabajo de la comunidad indigena. Uno de ellos es la disgregación de la familia y el individualismo que paulatinamente aisla a los miembros del grupo, que ya no se interesan por trabajor para la comunidad sino que prestan mucho mayor empeño en cultivar su propia tierra. Esto último es lo que hemos tenido aportunidad de observar en la región estudiada.

Existe entre los indígenas un marcado individualismo en lo que se refiere al trabajo de la tierra, notándose en ellos una absoluta indiferencia cuando se trata de ayudar a un vecino que requiere ayuda. La costumbre de hacer "mingaco", cosecha que se hacía con la ayuda de la familia extensa y vecinos, ha despanercido casi por completo.

La deficiente arganización del trabajo de los mapuches y el poco espiritu de cooperación entre ellos son factores que han favorecido el decaimiento económico en que actualmente viven. Cuando uno de ellos no tiene semillas para sembror sus tierras, las pide prestadas a algún comerciante de Puerto Saave-dra. Estos préstamos alondan aún más su miseria, va que por cada cien kilos de trigo debe devolver al prestatario 160 kilos. Si la cosecha del año ha sido mala, ello significa el desastre económico para el mapucho. Dado su espiritu imprevisor, sería muy conveniente, que las reducciones de una localidad se agruparan en pequeñas cooperativas trigueras que aseguraran a los cooperados por la menos el trigo para los sembrados del año siguiente. Es común entre ellos que aunque obtengan buenas cosechas su producto la venén a senciliamente lo consumen, sin dejar nada para el año venídero, pro-

<sup>(1)</sup> Recogido par el señor Bernardo Valenzuela en la zona-

duciendose con ello escasez de víveres entre los componentes de las reducciones.

Aparte de esto hay factores noturales de tipo geográfico que también influyen en forma poderoso en el postramiento de la agricultura de la zona, en la cual parece que el tiempo se ha detenido. Uno de ellos es la ubicación que tienen las reducciones en la zona del Budi. Todas las agrupaciones indigenos se encuentran situadas entre colinos que forman parte de las últimas estribaciones de la cordillera de la costa y que descienden al mar, accidente geográfico que contribuye al virtual aislamiento de las reducciones. Los únicos caminos de acceso al puerto son senderos que se han formado por el continuo paso de los mapuches a través de una misma zona y que sólo permiten el poso de carretos y coballos.

Los indigenos nos informaron que han llegado hasta allí empujados por los dueños de los fundos colindantes. El cacique de la reducción de Huincul, Enrique Raya, nos contó en nuestra visito al reducto "que en algunos casos los dueños de los fundos vecinos a las reducciones mapuches, corren los cercos que destindan con sus propiedades reduciendo de esta manera la extensión de las tierras indigenas. Ocurre también que a veces los indios se ven en la necesidad de vender sus tierras (actualmente prohibido por la leyr a bajo costo. Por lo general son embriogados por los chilenos los cuales tan pronto los ven ebrios les hacen firmar contratos a escrituras de traspaso de propiedades. Siempre que el mapuché vende sus tierras compromete al comprador a que le paque los gastos del entierro cuando muera".

Otro de los problemas que se presento a los pobladores de la región del Budi dice relación con la calidad de las tierras y la conservación de los suelos. Los colinos que rodean las reducciones, cobijaban antiguamente tupido bosque de matorrales. Estos hoy han desaparecido por la acción destructora del roce practicado por la gente del lugar con el fin de obtener tierros aptas para ser cultivados. Estos tierras se hallan altamente erosionados por una explotación irracional. Suelos con pendientes de más de 16% se cultivan intensivamente con arados de fierro y por ende presentan un avanzado estado de erosión, porque las tierras sueltas por el arado son fácilmente arrastradas por las aques lluvias que en la zona son bostante intensos.

Otro de los factores que ha mantenido estacionaria la agricultura de los mapuches, lo constituyen las técnicas primitivas de cultivo que se emplean lo que se debe en gran parte al aislamiento de las reducciones y al bajo poder adausistivo de la población.

La mayoría de los mapuches del Budi poseen una yunta de bueyes papara el transporte con carretas y como animal de tiro en los trabajos de labranza. Todos conocen el arado de fierro que fue intraducido en época tardia. En los tiempos precoloniales se trabajaba la tierra con barretas de madera (pal), chuzos (pitrón), azadones (maichihue) y palos agudos para sembrar (pilohue). El "arado" más antiguo, o sea más bien una pala ancha para abrir surcos, recibió el nombre de "hueullu" y era de madera. El modelo actual con punta de tierro se denomina "timún" (del castellano timón). Las puntas de algunas herramientos se hicieron con una madera muy dura, la luma (Myrthus luma), y la actividad de romper la tierra con estas herramientos se llamado "lumatón".

El bajo rendimiento de los tierros de los indígenos del Budi, no sólo los afecta a ellos, sino que también constituye un problema económico para



LA RUCA.



Vista general de la costa de Collileufu con las vegas inundadas por el mar. Indígenas a pie y a caballo se acercan al lugar del sacrificio.



la provincia. Por eso es indispensable educar al indio, y darle una educación que esté de acuerdo con su situación cultural y con sus intereses. El quiere aprender a leer, a escribir, a trabajar sus tierras y a multiplicar sus animales. Desafortunadamente no hay escuelas con un plan de estudio adaptado a la realidad indigena y ello merece una especial atención de parte de las autoridades de la provincia.

La agricultura que practican los mapuches se reduce al cultivo del trigo, que es el elemento principal de su producción agricola, algo de lentejas, de papas y uno que otro producto de chacarería, que en general no alcanza a abastecer el consumo de las propias reducciones. En un futuro próximo, el rendimiento de los suelos de esta región será inferior aún, debidos a los efectos del maremoto del mes de mayo de 1960. Las paqueñas vegas que se ubicaban entre la playa y los pies de las colinas, hoy están cubiertas de una gruesa capa de arena, que las ha dejado totalmente inservibles para los cultivos agricolas. Prácticamente, no existen posibilidades de rehabilitarlas, por cuanto los gastos que implicaria esta labor no estarian compensados debido al bajo rendimiento de estas tierras,

No pretendemos generalizar las consideraciones vertidas en estas páginas a toda la población mapuche de la Araucania, debido a que existen marcadas diferencias entre cada una de las reducciones. Sus necesidades son distintas, según su grado de aculturación y su ubicación geográfica. Cerca de los centros urbanos se impone una forma de vida con pretensiones semajantes a los de los chilenas, mientras que se conservan casi intactas las costumbres y creencias en grupos aislados como el caso de los indígenas del Lago Budi.

## Medios materiales

Hemas observado que los indígenas de la zona han asimilado ciertos inherentes a nuestra cultura. No obstante, sobrevive un camplejo de elementos arcaicos en su vida catidiana.

#### 1.-La Ruca.-

Todos los mapuches de la zona viven en "rucas", casas hechas de un armazón de palos y ramas, recubiertas de paja de una manera muy especial, de modo que el techo se prolonga lateralmente hasta el suelo. (Ver foto 1). En la entrada hay una especie de pared, "hecha de varillas y ramas y plantada en el suelo para resquardar del viento la entrada de la casa". Namada esta pared "raküm" (1:193). La actividad de envarillar la casa se Ilama: "kepeltún" (1:87).

En el interior de la ruca se encuentra, en el centro, un circula de piedras, Aqui, sobre el piso de tierra, está encendida la fagata. Del techo cuelga en un alambre la olla de fierro con tres patas, en la cual se prepara la comida. Algunos útiles de la casa vimos afirmados entre las varillas y la paja de las paredes. Los únicos muebles son catres sencillos de tablas y con "pontros", o sea frazadas de lana, hechas en telar; pequeñas sillas y bancos de modera y mimbre y ocasionalmente un cajón vacío de almacén, afirmado en la pared, a manera de estante. En algunas rucas hay apartamientos como "reposteros" (huilli, en mapuche), para guardar cosechas y viveres.

#### 2.- Utiles caseros.-

Los útiles más usados en la casa —aparte de unas pocos arrefactos comprados en tiendos, como ollos de fierro, tozos y platos enlozados, teteros y cuchilleria—, son unos recipientes de madera de diferentes tamaños y formos. Los tallon de un segmento de tronco de árbol, cortado horizontalmente y dejan dos asos laterales para marejar el artefacto. Fueron abservados ya por Núñez Pineda y Bascuñán y descritos en "El Cautiverio Feliz" (2:71): "menian platos de madera de distrintas clases, los que designaban con los nombres de ihue, chonco, chom, rali, malhue, challa, chigahue". Según los propios indigenas, la materio prima se trae del sur, ya que en la zona visitada no quedan árboles de toles dimensiones. Los artesos que hemos vista son todos antiquas, según la gente, y se tratan con mucho cuidado, para evitar trizaduras de la madera. En la costa de las provincias más al norte también se conocea, tienen el nombre de "canaga" y una vez trizados, se rellenan de cemento y así, como dicen, "duran eternamente". (Ver foto 2).

Otro objeto importante es un gran plato plano de paja, hecho en la técnica de cesterio en espiral, y que es usado para aventar el trigo (pichuln, en mapuche). Este plato de paja se llama "llepu". (Ver foto 3).

En todas las rucas visitadas había también cóntaros grandes de greda, "metahue", para guardar agua o chicha. Todos aseguran que no son fabricados en esta zona. Otro artefacto que no falta en ninguna casa es la piedra plana de moler, "kudi", con su respectiva mano, "hum kudi".

# 3.- Artesania como actividad económica: la "pilhua".-

La principal fuente de entroda de los mapuches de la zona es la venta de la pilhua. Esta es un bolsón, de un tejido anudado de fibra vegetal, a manera de una red, y se cotizo mucho en todo Chile para hacer compras. Hombres y mujeres se dedican a esta industria casera y la encuentran muy "entretenida".

La materia prima de la pilhua son las hojas del "chupón", una bromeliácea, muy frecuente en esta región. Las hojas se cortan, se parten en tiriza de unos 3 millimetros de ancho y se dejan secar sobre unos zarandas de colihue, bajo el techo de la ruca, durante una semana. Luego se tuerce un cordelito de dos habras y se procede a tejer la bolsa. Para mantener el tejido estirado, hemos observado un curioso procedimiento: se introducen las piernas en el tejida abierto a guisa de una pollera y así queda no sólo tirante, sino en cómoda distancia para el ejecutante de la red. (Ver foto 4).

Los dedos de la mano sirven para medir el tamaño de cada malla. Se fabrican en tres diferentes calidades: mallos muy abisertas, mallas cerradas, cada una del grosor de dos dedos, y mallas tinas, los que llaman "nylan". Todo el procedimiento requiere dos dias de trabajo. El precio obtenido fluctió entre ochenta y ciento veinte pesos, según la calidad del trobajo. Se vende el producto a un almacenero cercano, a una indigena aculturada o directamente a compradares en Puento Saavedra, los que revenden las pilhuas en Temuco. De ohi se envian al norte y sur del pois, hasta Arica y Punta Arenas. En Temuco, el valor de las pilhuas alcanza entre cuatrocientos y quinientos pesos. T. Guevara (tomo II) describe las pilhuas coma sigue: "los indios de la costa, en particular, emplean el bolsón de junco (ñoche),



Fuente de madera confeccionada en el reducto Konembudi.



Aventando trigo con el plato de paja, "llepu"



Mujer mapuche confeccionando una holsa de fibra vegetal, la "pilhua".



hecho de un trenzado semejante al de la red. Llámanlo pilwe o wilal, y les ha sido de mucha utilidad para colocar el marisco que sacan del mar".

# 4.- Vestimenta.-

La vestimenta de los mapuches de la región es de la usanza del campesino chileno. Todos los hombres poseen un poncho, teiido a telar par las mujeres. El material es lana de oveja en diferentes tonos naturales, desde el blanco hasta el gris y negro. Casi siempre tiene unas listas laterales de un tono algo más claro que el resto del poncho, que por lo demás es bastante ancho y largo, de modo que tapa los brazos y llega hasta las rodillas, y así protege perfectamente contra las Iluvias y el viento. Las mujeres tambiér visten de la manera actual en el campo, pero conservan el uso de un gran rebozo negro, el "chamal", con anchas listas de color verde o morado y largos flecos en la parte inferior. Estos rebozos ya no se fabrican a mano en telares, sino se compran en las tiendas. Todas las mujeres mapuches lucen en ciertas ocasiones sus adornos de plata y tienen por lo menos aros, un gran prendedor, "el tupu"; un adorno pectoral, el "trapelacuche", y un adorno para la cabeza, el "trarilonco". El pelo lo dividen al medio y lo parten en dos trenzas. Alrededor de la cabeza van cintas de colores, anudadas en forma de rosa en la frente. A veces, estas cintas van entrelazadas con el pelo en las trenzas.

En sus casas y en el campo, las mujeres andan descalzos, pero el simbolo de la civilización para ellas, son los zapatos y las medias, indispensables para ir a misa, hacer visitas o viajes al pueblo. El cura párraco de Puero Domínguez, Lago Budi, nos informó que muchas veces las mujeres mapuches se niegan a ir a misa porque no tienen zapatos. El hombre, a su vez, considera imprescindible una comisa blanco y un sombrero de paño, mientros que puede prescindir de los zapatos, reemplozándolos a veces con ojotas hechas de cuero crudo o de foros de neúmático.

# 5.— Jugar a la chueca: palin, en mapuche.—

La chueca, polo para el famoso juego de peloto de los mapuches y muy parecido al "hockey" europeo, se fabrica en este lugar, de una rama de madera muy dura y con una curva notural en el extremo. Son de diferentes tamaños, algunos muy pulidos y pesados, otros más livianos, para niños. La pelota para este juego, como nos informaron en Konembudi, se hiza en tiempos pasados de madera, hoy día de un ovillo de lana cosido en un forro de cuero. No hemas visto ninguna pelota, pero si numerosos palos para jugar la chueca. (La cancha para este juego es el "palíhue", y la conción de juego de chueca, el "palíhue ülli"). No hemos presenciado aún juego de chueca, pero nos llamó la atención que muchos hombres se fueron a la reconstitución del nguillatún con su chueca al hombre \(\text{La cancha fuero su chueca al homb

#### Instrumentos musicales

En la ruca de la machi Rosa Elvira Cayupán, en la pequeña localidad de Huincul, entre Puerto Saavedra y el río Budi, hemos observado las cuatro instrumentos musicales que la acompañan en la ceremania del "machitún" (curación mágica de un enfermo por la machi):

- a) La pifilka, un aerófono de filo, hecho de una sola pieza en madera de luma. Este instrumento tenía un largo de 29 centímetros, ensanchándose hacia arriba, con una boca de 7 centímetros de oncho. En su medio estaba lo perforación que se prolongaba hasta la parte inferior del instrumento. A 6 centímetros de la boca presentaba dos orejos perforados, por los cuales posoba el cordelillo de suspensión. Según el musicólogo Carlos Isamitt, la prilita es un instrumento ejecutado exclusivamente por hombres.
- b) El cultrún. Este instrumento es un membranófono de golpe directo. Consiste en un recipiente semiglobular de madera, y sobre la parte obiera se extiende un cuero de cabra currido. Este cuero está afirmado, mediante trenzas de crin de caballo, en un anilla que rodea la base del recipiente le neste anillo, a su vez, está enfazada una manilla de cuero para tomar el instrumento en el momento de tocarlo. En el interior del recipiente hay algunos piedrecillas para producir algún ruido al tocar el cultrún. El cuero que cuerra el recipiente de madera está pintado de dibujos en color rojo, los cuales, según la machi, representan flechas, sol y estrellos (Ver dibujo 2 a.). La machi afinaba el tramber antes de tocarlo, manteniendolo cerca del tuego de su hagar, para contraer el cuero y obtener así, un sonido armanioso. Se producian diferentes notas según la parte donde ella aplicaba el percutor. Este consiste en un trozo de quilla, de 28 centímetros de largo, envuelto en su extremo con tiros de género, cubiertas a su vez por un anudado de hilos de lana de diferentes colores que rematon en un pequeño pompón.

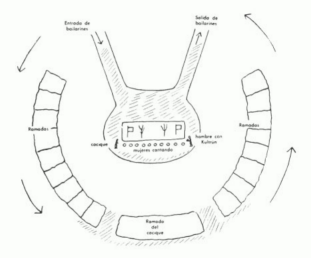
Nuestro anterior informante, el Prof. Carlos Isamitt, ha asistido a ceremonios de machitin y observá que los machis producen en esta oportunidad tres diferentes ritmos que ejercen efectos tranquilizantes o tonificantes sobre el sistemo nervioso del enfermo.

- c) La "cascabilya" (cascabeles). La machi explicaba que éstos siempre se traen de la Argentina. Es un atado de 6 alambres de cobre, de unos 25 centímetros de largo, ligeramente arqueados y envueltos con un tira de gênero. En cada extremo se encuentran 3 cascabeles metálicos afirmados en los alambres. Este instrumento se foma en la mano junta al percutor, cuando se toca el cultrún. Las coscabilyos parecen ser un elemento andino, ya que en Chile se conoce también su uso durante la ceremonia del "talatur", invocación al agua, fiesta solemne en pueblos cordilleranos del desierto de Atacama.
- d) La trutruca. Ella pertenece al grupo de las trompetas y su forma clásica es una caña larga de 3 hosta é metros. No tiene agujeros para modificar el sonido y termina en un cuerno de vacuno. Nosotros vimos una variante, ya que el tubo no era longitudinal y tampaco de caña, sino enroscada y de bronce. En el extremo contrario a la embocadura tenia un cuerno. El diámetro aproximado del espiral metálico era de 50 centimetros. Nii la machi, ni un joven que se encontraba en la ruca estaban dispuestos a tocar este instrumento, de moda que na podemos decir nada sobre el sanido. No obstante, el musicólogo Isamiti nos explicó que esta variación no es frecuene entre los mapuches, pero que su sonido es semejante al de la trutruca clósica.

# Un nguillatun en la precordillera

El nguillatún es una reunión de araucanos para pedir un favor a "Huen-





Esquema de la cancha de un nguillatun "pillanlelbun" en el reducto Cauñicu, rio Queuco, zona de Lonquimay, Chile.

Chao" o para agradecer, en solemne ceremonia, favores recibidos de su dios supremo.

Asisten a esta ceremonia solamente los invitados por el cacique organizador (nguillatufe). La cantidad de los participantes puede variar entre 20 a 100 personas, y en ocasiones especiales pueden concurrir hasta miles de indígenas. En el mes de febrero de 1960 hubo una reunión de más de tres mil mapuches en la región del Lago Calafquén. Poco antes tuvimos la oportunidad de asistir a un nguillatún de unos 80 indígenas en el Valle del Rio Queuco, en el reducto Cauñicu, zona de Lonquimay. Previamente obtuvimos autorización del cacique organizador, llamado Queupil, quien nos dijo solemnemente: "¡Tiene permiso Su Señoría!".

Para dar una idea de la distribución de los participantes y el desarrollo de los bailes, damos a continuación la descripción de la ceremonia abservada en Cauñicu y que se refiere a la segunda parte del nguillatún, llamada "ahuin" (2). (Ver lámina II).

Alrededor de la cancha de fiesta, llamada "pillanlelbún", se levantan las ramadas de las familias llegadas de sus reductos lejanos y donde duermen y preparan su comida, cada familia separadamente, durante los tres días que se prolonga la fiesta.

Todos los invitados tienen la obligación de contribuir con viveres y bebidas fermentadas, lo que hacen con agrado, ya que un nguillatún es un acontecimiento social no muy frecuente y sirve de entretención y acercamiento, además de su valor religioso-ceremonial.

Al centro del "pillanlelbún" están plantados dos árboles sagrados, que originalmente tenían que ser canelos. A falta de ellos, en esta oportunidad, usaron un peral y una araucaria. Dos banderas, una celeste y una blanca, flanquearon estos árboles. En el espacio comprendido entre las banderas y la ramada del cacique, se ubicaran unas diez mujeres que acompañaran los bailes can sus cantos monótonos.

Al lado apuesto de ellas se encuentran los caminos de entrada y salida de los bailarines.

En este nguillatún se bailaba el "choiquepurún", que representa los movimientos del avestruz. Esta ave es considerada como símbolo de la Iluvia en ambas lados de los Andes y por eso su veneración ha llegado a ser un rasgo cultural en todos los pueblos andinos.

En el baile tomaron parte cinco hombres, siendo dirigidos por el mavor, un hombre maduro. Los tres siguientes eran jóvenes solteros, y el quinto, un muchacho aprendiz. Todos se presentaron ataviados del mismo modo: el cuerpo desnudo hasta la cintura y el pecho y las piernas pintadas con lineas horizontales de color azul obscuro. Afirmada en la cintura llevaban un arueso paño que pasaba por entre las piernas y formaba atrás un gran nudo, significando éste la cola del avestruz. La cabeza estaba envuelta por una cinta que sujetaba dos pequeños "plumeros" de plumas de avestruz teñidos de rojo y de verde. En forma de banda cruzaba el pecho otra cinta. adornada de cascabeles. Después de la aparición de los bailarines, uno de los varios jinetes que estaban esperando a poca distancia del cacique, dio

<sup>(2)</sup> Una sintesis de los nguillatunes observados por Félix de Augusta y Ernesto Wilhelm de Moesbach, da Carlos Keller en "Finis Terrae", Nº 7, 1955, pp. 4-6.

una señal con su trompeta (chull-chull) y luego tomaron asiento las mujeres y al lado de ellas un hombre con el "cultrion" (tambor). Luego entraron los ballarines para empezar su baile en el centro de la cancha, frente a los polos sagrados. Movian violentamente sus cabezas y los cuerpos, sacudiendo asi los cascabeles. Los jinetes, en tanto, rodearon la cancha en veloz galope lanzando gritos. Después se quedaron como espectadores ecuestres, ordenados en una linea al lado de las ramadas. El canto de las mujeres y el toque del cultrún acompoñaban los violentos soltos de los bailarines, durante más o menos una medio hora. Cuando estos ya parecian totalmente agotados, se acercaron siempre saltando a las mujeres como para despedirse y paco a poco se retiraron del lugar. Después de poco descanso, tiempo que ocuparon los otros asistentes pará comer y beber, empezó todo de nuevo.

Durante la comida se veían hombres con plotos cruzar la cancha, aporentemente para ofrecer unos bocados al cacique o a los amigos que tenían su ramada en el lado opuesto.

Hemos presenciado, años atrás, un nguillatún con "choiquepurún" en la mapao argentina. En ambos casos se trataba de pedir Iluvia después de una larga época de sequía.

El nguillatún de Collileufu habrá tenido atras caracteres, ya que se rotaba de aplacar la furia de la naturaleza y de hablar con "Huen-Chao" por intermedia de la machi. Por eso debe considerarse un fuecho local y excepcional que la machi dirigiera la ceremonia y no el "nguillatufe".

Una invocación para pedir buenas cosechas en nguillatunes de la región del Budi, tiene el siguiente texto:

> "Fuidenan eluan quetran cachuquime quepe tañi cachilla Eluan culfin inche! Lucutumén eini lucutumén."

Según traducción de la informante, Margarita Cayupán, hermana de la machi del reducto Huincul, significa:

"Hazme el favor de darme sembrados, Que me den posto bueno y trigo, Dame animales, Me hinco de rodillos, delante tuyo me hinco."

# Observaciones sobre el sacrificio de un niño y la importancia de la machi en la zona del Lago Budi

Uno de los objetivos en nuestros observaciones radicaron en la problemática que representa el socrifício de un niño mapuche, perpetuado en el reducto de Collileufu. Ante tal situación, nos limitaremos a exponer algunos antecedentes y las diferentes posibilidades de explicación,

los cronistas españoles describen con uniformidad los sacrificios humanos practicados por las mapuches, y motivados por la preparación de una guerra, venganzas u órdenes de la machi. No obstante, no existen los relatos de inmolación orientados a los designios de fenómenos naturales:

Hemos escogido dos leyendos que tienen un interés especial, ya que se refieren a sismos y maremotos de similares dimensiones a los ocurridos teclentemente y que causoron el pánico colectivo entre los mapuches.

Una de estas leyendas comprende la relación del Diluvia Universal, en donde los indígenas, aconsejados por el "Tren-Tren" (culebra que simboliza los cerros salvadores) ascendieron sus cumbres para protegerse del "Cai-Cai" (culebra que emerge del mar y simboliza el maremoto). Con la medida en que emeraia el Cai-Cai, el Tren-Tren ascendia hacia el Sol, auemando éste en su fuego a casi todos los nativos. Cai-Cai exigía de los pocos sobrevivientes una ofrenda humana, el descuartizamiento de un niño para salvarse de la muerte segura. Recibida la ofrenda, el mar (Cai-Cai) se calmó y se retiró a su nivel normal. Los mapuches de la región estudiada conocen la leyenda y en la toponimia de la provincia encontramos cerros denominados "Tren-Tren".

La otra leyenda, recogida por Tomás Guevara en la localidad de Maquehua, indica que cuatro adivinos anunciaron un temblor que duraria seis días. De una laguna saldria el Cai-Cai, que junto al Ilul-Ilul, terminarian con la tierra de los mapuches. Para conjurarlo, los caciques celebraron un nguillatún en Puanco (¿Puancho?) (3), lugar donde emergeria el Cai-Cai. En esta ceremonia primero sacrificaron oveias negras, v. por último, a un mapuche denominado Antio, quien, una vez inmolado, debería detener el avance del Cai-Cai. El cuerpo de este mapuche también fue lanzado al mar por los adivinos

El Padre Diego Rosales menciona un sacrificio simbólico cuando, al matar un "chilihueque" (llama: Auchenia Lama) se profetizaba el exterminio de un español, extrayéndole primero el corazón y repitiendo: "Hartaos, flecha de sangre y tú, Taqui, bebe y hártate también de la sangre de el enemigo, que como esta ovexa ha caído en tierra muerta, y le hemos sacada el corazón, lo mismo de hacer con nuestros enemigos con tu ayuda'. (4)

Más tarde, en el año 1755, el cronista anteriormente citado, fue testigo de vista de un sacrificio familiar ordenado por una machi y observó que "son más comunes (estos sacrificios) entre los indios que habitan desde el río Toltén para el Estrecho". El oficio de machi es un complejo de curación y adivinación, las atribuciones sacerdotales son escasas y discutidas,

Desde los primeros años de la conquista, se manifestó la inquietud europea por el vigor con que actuaban estos adivinos, y el Cabildo de Santiago, con fecha 2 de Enero de 1552, acordó al respecto:

'Cada seis meses vaya un juez de comisión para visitar la tierra sobre los hechiceros que llaman Hanbicamayo, dándole comisión para castigallo con todo rigor de derecho, pues es público y notorio los muchos indios e indías que por los pueblos de los indios hayan muerto mediante estos".(5)

Hace 75 años que se incorparó el pueblo mapuche a la soberanía nacional. la que significa que está demasiado cerca de su ritmo de vida paleohistórico y que lógicamente sus manifestaciones espirituales permanecen inmunes al tiempo dentro del proceso progresivo de la transculturación. Lo machi mantiene hegemonía ideológica ante los miembros del reducto y busca en familia la niña que durante tres años será la aprendiz, asistiendo a las

<sup>(3)</sup> Lugar de la costa inmediata al S. de Collileufu.

<sup>(4), 11-1, 113.</sup> 

<sup>(5) 7,247.</sup> 

curaciones y ceremonias, aprendiendo también el uso de instrumentos musicales inherentes a la machi. En estos últimos años se observa la carencia de aprendices. Por este motivo sucede que la machi, como tributo o pago por una curación óptimo, solicita la entrega de una niña para iniciarla en su oficio y montener así la tradición de la casta. Porque jamás informan a personas no iniciadas acbre el desarrollo de sus curaciones y la verdad es que sus conocimientos de remedios naturales son en parte desconocidos por nesotros.

El señor Dillman Bullock, director del Museo del mismo nombre en El Vergel (Angol), gran conocedor de los mapuches a través de sus experiencias con ellos desde el año 1902, nos informó sobre curaciones practicados por machis con sorprendente éxito:

"En un reducto cercano a Temuco, una machi mejorá en siete dias una eczema "florada", aplicanda durante cuatro dias hojas maceradas sobre la parte afectada, cambiándolas en los tres dias finales. El resultada fue completo y en el lugar en dande se manifestaba la enfermedad, sólo se observaban manchas maradas. El médica norteamericano que habia atendida anteriormente al paciente, sin encontrar remedio eficiente, no lagrá conocer los medios de la rápida mejoria, aunque afreció a la machi una suma elevada por la receta".

En otra oportunidad, según el mismo informante, una menor afectada de grave pulmonía, fue atendida por una machi. La niña fue adormecida con yerbas, a los cuotro dias sóla desperté para recibir alimentación; durmió varios días más, y al final del tratamiento reaccionó en forma positiva. Es sorprendente el conocimiento de las machis con respecto a la importancia fundamental que tiene el sistema norvioso en la curación de los enfermas. Como es sabido, el descanso casi absoluto permite crear nuevas defensas en el organismo para combatir a los virus. (Ver también el capitulo sobre: "Instrumentos musicales de la machi".)

Es evidente el respeto y la obediencia que los nativos profesan hacia la machi, y, cuando requieren su ayuda no temen distancias ni precios. Incluso los chilenos que participan de algún modo en la comunidad indigena, solicitan sus servicios. Se ha registrado en la zona de "El Vergel", a cinco klómetros de Angol, el coso de que un inquilino chileno se negó a ir en busca de su ganado perdido, porque la machi le había indicado que no lo encontraria.

Según nuestro informante anterior, en un lugar denominado Los Alpes, al Interior de El Vergel sucedió lo siguiente: los parientes de un paciente atendido por una machi, arrancaron la cobellera de una inquilina previo golpe de maza, pues era lo necesario en una curación.

Las sesiones de curaciones en la actualidad demuestran invariablemente fases ancestrales. La machi realiza sus prácticas siempre de noche y la más retirada posible de la luz. Tapa completamente con su chamal al enfermo, en especial la sección que se desea librar del mal; lleva en una pequeña bolsita, invisible para los espectadores, lagartijas, sapos o culebritas. Una vez rasguñada y succionada la piel del enfermo, depositan sangre y saliva con una de los animalitos y a nombrados sobre una hoja de canelo. Esta es quemada simbolizando con ello la muerte del "mal".

## La leyenda de las urnas o "anchumalhuen"

Un relato que tombién se refiere al poder mágico y la influencia que tiene la machi sobre el pensamiento de los pobladores, nos suministró la señora Elsa Romero, profesora de la Escuela de Ronguipulli, lago Budi, conocido este relato también por los terratenientes de la zona en inmediata vacindad de los reductos mapuches. Nos conversó sobre la costumbre que tenían algunas machis de conservar en unos cántaros de greda a niños recién nacidos. Estos logran un desarrollo deforme, siendo alimentados por la machi en las noches con leche y sangre, para luego salir de su prisión propiciando el mal entre los moradores. En cambio, de dia el cántaro queda cerrado con el niño en su interior. Nuestra informante terminó diciendonos que los criaturas morían pronto dentro de las vasijas por la imposibilidad de desarrollarse en tan limitado espacio.

Nos parece que esto es el comienzo de una leyenda basada en el hallazgo de urnas funerarias típicas para la región de Angol, pero con un área de dispersión hasta Nueva Imperial (3:75). Algunos de estas contenian restos óseos y al desenterrorlas estaban cerradas con otro vasija invertida que servía de tapa. El hallazgo de alguna urna con huesas, por los mapuches actuales puede haber motivado esta leyenda.

Existen otras tradiciones y castumbres que nos hablan del poder que ejerce la machi sobre el reducto que es su dominio y que aun persiste. Como prueba de ella relataremas aqui el entierro de una machi, realizado en Nielal cerca de Galvarino abservaciones proporcionados por la doctora Magali Villanueva Truan.

### La muerte de una machi

Hace aproximadamente unos 20 años me fue dado presenciar una ceremonia de Indias Araucanos del reducto que queda cerca de Galvarino en un lugar Ilamado Nielol. Cuando el Gobierno repartió terrenos a los indias quedo en medio de ellos, un fundo (haciendo) que por su ubicación se Ilamó "Hijuieal Nucocha", es de un flo abuelo mío.

Lo que voy a relatar, sucedió durante una de mis veraneos. En una colina muy cercana a las casas del fundo, vivia la machi de la tribu, muy anciana, que un dia enfermó de gravedad. Comenzó entonces la lucha de los indios contra los "malos espíritus" y durante tres dias y tres noches, se overan ininterrumpidamente cánticos monótonos y lágubres que acompañaban el apaleo de las paredes de la ruca donde se encontraba la enferma (6). Todo nos hacia pensar que esto no haría más que acelerar la muerte de la anciano machi. Cumpildo el tercer dío, folleció.

Immediatamente cesó toda actividad en el reducto, toda la atención convergió hacia la india muerta. Durante 1.5 largos días, fue velada. Los indios desaparecieron tras los cerros cercanos dande suponiamos estaban velándose los restos. Solo de rato en rato, aparecia alguno para abastecerse en el "despoacho" (pulperia).

<sup>(6)</sup> Ayudar a la machi para gritar, pegar al demonio, etc., es un ritual entre los araucanos que se denomina con el vocablo kelluntekun (1:81).

El día que se efectuaría el entierro, llegó a las casas un hijo del cacique, a invitarnos a asistir a la ceremania fúnebre. Nos sentimos en cierto modo halagados por esta deferencia, pues sablamos que son celosos guardianes del secreto de sus ceremanias.

Fuimos hocia el lugar que era como una planicie extensa, en cuyo centro se encontraba un ataud lujaso, comprado en el pueblo. Esto nos llamó mucho la atención, per que los indias habitualmente no lo usan. Al lodo del ataud se encontraba una canaa a "huampu" (tronco ahuecado), en la cual habian puesto, como es su costimbre, los efectos personales de la machi, su ropa, montura, espuelas, chamal, una pierna de su cabollo y una serie de cacharros ilenos de alimentos, pues es creencia entre los indios que el muerto debe hacer un largo viaje a través del mar. Entre las ofrendas habia también ciparrillos, yerbo y azúcar.

Los hombres se encontroban sentados en el suelo, formando un circulo alrededor del ataud y el huampu, borrachos y hablando desaforadamente. De una ruca próximo, solian y entroban los mujeras llevándoles comida y vino. Recuerdo que mis primos comieron carne de caballo asada y bebieron "mudai" (7). Yo, un sandwich de jamón y una "Bilz", ofrecida por una de los indias.

Al caer la tarde, tomaron el ataúd y la canoa y los pusieron en una carreta tirada por bueyes, dirigiêndose al cementerio más próximo, distante unos 4 kilómetros, mientras los hombres la seguían desordenadamente a caballo.

También nosotros en nuestros caballos seguimos el cortejo fúnebre. En dicho cementerio, al pie de un árbol, habían cavado una profunda foso de forma rectangular, hacia donde llevaron el atavid, que dejaron coer con estrépito descuidadamente dentro de ésta, y encima el huampu. Después rado lo cubrieron con tierra y la pisaron, a pie y algunos a caballo. Luego de lo cual emprendieron el camino de regreso en busca de sus familiares, que habían quedado en el lugar donde habían sido velados los restos de la anciana. Al día siguiente volvieron a sus habituales labores.

Como me interesaba que habían hecho para conservar el cadáver 15 días, pregunté a una india conocida, la que me explicó el procedimiento que usaban:

Primero hacian un vaciamiento de todas las visceras, que eran puestas en un cántaro de greda y enterradas. Posteriormente fue desenterrado para colocarlo, junto a las ofrendas, el día del entierro). Después le colocaban al cuerpa unos palos en forma de cruz y lo calgaban en una ruca, exponiéndolo a la acción del humo durante varios días. De este modo evitan la descomposición del cuerpo.

Hemos incluído la descripción del entierro de la machi, aunque se retiere a un suceso ocurrido en orto lugar, proque aporta en todos sus detalles una vista clara de una foceta importante de la cultura contemporánea mapuche. Explica cómo un cambio puede producirse en el campo social sin alterar la tradición en la esfera espiritual. Según nuestra informante, nada o poco en la conducta de los indigenas de aquella zona ha cambiada en los últimas 20 años, y el préstamo de rasgos culturales sigue siendo altamente selectivo.

<sup>(7)</sup> Una bebida hecha a base de triga fermentado.

En la actualidad son las mujeres las que ejecutan la función de machi, empero, hemos obtenido informaciones que en la zona de estudios se manifestaron evidencias de una supervivencia de hombres machis, los que practicaron su aficia vestidas de mujeres. Tres testigas de vista nos enunciaron lo siquiente:

Don Tomás Gutiérrez, agricultor, chileno, domiciliado en Los Sauces. inmediato a reductos indígenas, informó que en cierta ocasión una machi vistió de muier a dos mapuches, los cuales, como seres extraños, apareciaron sorprésivamente en un "nauillatún" organizado por ella dando a entander que venían desde la Cordillera de Nahuelbuta con mensajes que favorecian directamente los postulados de la machi.

En la zona de Temuco, el señor Bullock observó a hombres machis, vestidos femeninamente con sus cabelleras de trenzas y adornados con la típica plateria de la mujer mapuche, sentados junto a ellas en la ceremania del "navillatún".

Otra información al respecto nos proporcionó la ya mencionada informante Elsa Romero:

"En la localidad de Calof (collof: ¿cochayuyo?) vivió un machi hombre llamado Quinturay, quien recurría a vestimentas femeninas con ovillos de lana para formar su busto y trenzas naturales, presentándose como mujer ante su reducto. El machi solicitaba en varias ocasiones niñas jóvenes para que durmieran con él en su ruca. Esta práctica le era favorable, pues en la nache soñaba. A través de los sueños le eran reveladas las soluciones que debía adoptar con respecto a los problemas que afectaban a la comunidad indígena. Malos pasos dados por Quinturay lo llevaran a la cárcel, dande se descubrió su identidad: no era mujer, sino hombre. Ante esta circunstancia, su larga cabellera fue totalmente rapada. Al poco tiempo salió en libertad. Sin sus trenzas no podia presentarse ante el reducto. Por eso recurrió al uso de trenzas postizas hechas de lana, con la cual nuevamente vestido de muier, reinició sus actividades de machi. Mala suerte tuvo a su vuelta Quinturay. El padre de una de las doncellas que habían dormido con "la machi", indianado al enterarse de la condición masculina de este individuo. la asesinó. En esta forma terminó la vida de Quinturay.

Según la informante, estos hechos sucedieron hace pocos años en la reducción de Ronguipulli, región del Lago Budi.

El hecho que una machi o chamán haya sido asesinado, revelo ya un arado de transculturación poco común dentro de una colectividad indiaena. ya que para ellos todos los actos realizados por machis tienen un carácter mágico y ningún miembro de la comunidad osa oponerse a ello. La actitud del asesino revela que ya para él no tenía gran significación las prácticas mágicas. Su verdadero pensamiento lo desconocemos, pero al parecer predominaba el odio y la indignación frente a la actitud de Quinturay.

En cuanto a religión, los habitantes de la zona del Budi no tienen una conciencia clara de lo que es el cristianismo. Los mapuches han mezclado sus creencias mantenidas a través de larga tradición con la religión católica, o la cual no pueden entender en toda su filosofia, sino que ven en ella una religión fetichista, a pesar de los esfuerzos de los misioneros.

Así se originó un conflicto doctrinario en Puerto Domínguez, entre el misionero y la machi.

El misionero acusó a la machi de fetichista por adorar al "rehue", figura tallada en madera y colocada en lugares ceremoniales, y, a su vez, la machi critica al socerdate por adorar o Cristo en su cruz, también efigie hecha de madera.

El problema adquirió carácter de pugna personal entre el sacerdote y la machi, cuando los mapuches solicitaron al Padre que afreciese una misa para pedir lluvia después de una lorga temporada de seguía. Sucedió que al dia después de la misa llovió copiosomente.

Ante este hecho, la mapuchada reclamó indignada contra la ineficacio de la machi; y ésto, en defensa suyo, culpó al misionero de inmiscuirse en asuntos personales.

Con estos antecedentes y en conocimiento de la importancia que tiene la machi en su tribu, consideraremos el hipotético sacrificio de un menor acurrido en Colifladru. El acta políciol dice:

"El domingo 5 de junio, más o menos a los 19 horas, mientras la reducción de mapuches ubicada en el lugar Collileufu procedia a la ceremonia de un nguillatún, con el objeto de apaciguar las tempestades del mar y evitar los males, según sus creencias, Juan Paiñan Huechumán fue al domicilla de José Painecur Paineo a buscar al menor Luis Painecur, de 5 años de dad, que se encontraba en cuidada de José Painecur Paineo, su abuelo, mientras su madre, Rosa Painecur, se encontraba en Concepción. Lo llevá hasta el lugar de la playa dande ocurrieran las hechas, y posteriormente y durante el transcurso de la ceremoria, procedieran a lanzar al menor al mar, sienda arrostrado por las olas y pereciendo ahagada, cumpliendo de esta manera el mandato de María Juana Namoncura, machi o jefa de la resunión".

"Interrogada la María Juana Namoncura manifestó ser jefe del nguillatún, de haber ordenado el sacrificio al menor para así poder librarse de los males y apaciguar los tempestados del mar, confirmando las declaraciones anteriores..."

Estas afirmaciones fueron negados posteriormente cuando los acusados hicieron sus declaraciones ante el juez de Nueva Imperial al reconstituirse el nguillatún, por orden del mismo juez, el día 22 de julio. Ahora circulaba una nueva versión sobre los acontecimientos, no sólo formulada por los participantes, sino por todos los mapuches entre Puerto Saovedra y Collilletún. Aseguraron que el aleaje del maremoto ahagó al menor, que en esos momentos se encontraba en la playa recogiendo "chochos" (arbustos leñosos de la costa), e insisten que los restos no aparecerán, pues en dicha oportunidad se obrieron numerosas griefas en el suelo que terminaron por cerrarase, y justamente en una de estas grietas desoporeció el niño.

Estas asseveraciones caracen de probabilidad, por cuanto es imposible que en los 10 minutos entre el violento sismo y la primera ola, efecto del maremoto, un niño merodeose por la costa recogiendo "Chochos", en consideración a que el resto de la población, presa de pánico, se refugiara en las colinas adyacentes.

Es necesario hacer notar el hecho de que los culpables del desaparecimiento del pequeño y el resto del reducto se muestran unidos ante los interrogatorios de los "huincas" (extranjeros). Este, el invasor de los siglos XVI, XVII y XVIII ha tomado una nueva forma: "el chileno", extranjero menospreciado. (B).

Hav varios factores de interés que favorecen la comprensión de la posible inmolación en Collileufu-

- 1) Un terremoto y maremoto de arandes proporciones destruyó muchas de las tierras cultivables, rucas, sembradas y animales de los indigenas:
- 2) Temblores y ruidos subterráneos durante más de un mes del gran sismo, mantenían el pánico colectivo entre los mapuches que no conocen fenómenos propiamente físicos, sino acciones misteriosas de seres sobrenaturales. Así seguían celebrando sus nguillatunes para aplacar la furia de la Naturaleza:
- 3) La machi habria soñado que, para conformar al "Huen-Chao" (Padre del Centro del Firmamento) era necesario sacrificar un niño. Esto indicaría que hoy los mapuches continúan confundiendo las imágenes inconscientes de los sueños con la realidad. "Creen fácilmente en sus sueños, y los cuentan como cosa verdadera, y así se auardan, si han tenido una pesadilla . . . " (9).
- 4) La machi logró el niño para la ofrenda con facilidad, va que la madre, Rosa Painecur, se encontraba en Concepción y el padre de ella, en cuya casa estaba alojado el menor, detestaba a su nieto por no haber deseado el matrimonio de su hija con Juan Quimén. Este, a su vez, tampoco apreciaba a su hijo, ya que se había separado de su primera mujer, Rosa, y se había casado con otra y tenía otros hijos. Vale decir que los cuidadores del menor no presentaron ninguna resistencia a la postulado por la machi. Estas ideas nos fueron proporcionadas en entrevista personal con la madre del niño desaparecido:
- 5) El poder psiquico de la machi Juana Namioncura es evidente. Tiene extraordinaria facilidad para adaptarse a situaciones diferentes: sus expresiones de dolor, atención, penetración, alegría, se suceden rápidamente, de acuerdo al valor que desea obtener con sus actitudes. Su estado de excitación, después de once días de acontecido el navillatún fue tal, que logró impresionar profundamente a las autoridades. También impuso ella a la tribu el repudio general a Rosa Painecur, madre del niño, por haber delatado la ceremonia a Carabineros.

Por atra parte, existen serios planteamientos propiciados por mapuches completamente transculturados con domicilio en otros reductos y en la capital. Esta tercera versión explica que en el reducto de Collileufu la familia de la machi habia realizado el robo de un caballo. Este hecho fue delatado par el niña Luis Painecur, acción suficiente para que dicha familia lo asesinara. Para asegurarse de que el infanticidio quedaria en secreto, hicieron circular el rumor de que el menor había sido sacrificado en un nguillatún, con el objeto de aplacar la furia de la naturaleza.

Súmase a la expuesto la situación efectiva del pequeño, ajeno al amparo familiar. En todo caso, es muy sugestivo que los propios mapuches havan creado en esta tercera versión un sacrificio humano ejecutado durante el navillatún, considerando que esta explicación coartaria la acción

<sup>(8)</sup> Esta aversión es tan pronunciado que hasta la fecha tildan de "perra" a "perra", al mapuche, hambre o mujer, que case con chileno o chilena, y en efecto, los cosamientos mixtos son sumamente escasos.

<sup>(9) 10:53.</sup> 

judicial. Las tres versiones presentadas están bajo consideración de la justicia competente, la cual no ha entregado hasta el momento su veredicto.

Camo todo pueblo primitivo, los mapuches no pueden explicarse en forma lógica los fenómenos físicas, sino los consideran expresiones de seres sobrenaturales. Para asegurar la supervivencia de la tribu onte estas acciones misteriosas y adversas depositan su confianza en la machi como intérprete entre la comunidad y la deidad, en este caso "Huen-Chao".

En vista de las consecuencias catastróficas del terremoto del 21 y 22 de mayo y fundamentalmente del maremoto del 22 de mayo, era necesaria un sacrificio mayor ol acostumbrado en nguillatunes, donde se agradecen favores recibidos o donde se piden ventajas para el bienestar de la comunidad, como buenas cosechos, abundante ganado, salud para los hijos, aportunidad en que se sacrifican ovejos, caballos y aves.

La machi, ante el pánico del reducto, trató de interpretar la voluntad de "Huen-Chao" y habría ordenado un gran sacrificio con la inmolación de un ser humano, considerando que los sacrificios de animales carecían del volor suficiente ante estos extraordinarios acontecimientos.

Las persanas con juicio antropológico que han vivido entre los mapuches y conocen sus reacciones espirituales, los misioneros de la zono, que observaron la desesperación de los indígenas en los días del sismo y maremota, nos han asegurado la certeza del sacrificio. Incluso, mapuches con ritmo de vido más avanzado, nos han atirmado esta aseveración, preguntandanos "çaye podemos hacer para que el mundo no nos confunda con aquel reducto tan atrasado?". Esta situación nos comprueba una vez más que las colectividades aisladas tienen sus propias costumbres, que pueden diferir considerablemente entre una y atra comunidad.

Esto explica aún más la posibilidad de que la pequeña tribu de Collileufu haya organizado un nguillatún con ofrenda humana, ya que ellos han sida los más afectados par el maremato y los más asustados, ya que sus tierras limitan con el mar.

Los mapuches no presentan en su acontecer paleo-histórico conformaciones estratificadas de la sociedad, no existe una casta sacerdatal conservadora de prácticas ceremonioles con sacrificio humano. De este modo, lo acurrido en Collileufu es una afloración atipica de un complejo ancestral incoherente.

#### COMENTARIO FINAL

Los integrantes de los reductos indígenas del Logo Budi pertenecen a una población rural muy aislado, pero no auto-suficiente, cuyos principales recursos provienen de la tierra. Su agricultura es de bajo rendimiento. Los causas son varias: la reducida extensión de sus tierras (3 a 10 hectáreas por familia), y la mala colidad de ellas, la falta de técnicas agricolas adecuados, la poca colaboración intercomunal.

Algunos mapuches venden un pequeño excedente agricola: lentejas, cebada, aves, algunos animales. Otros se emplean temporalmente como obreros y las mujeres trabajan como lavanderas o occineros en el vecino puerto, y reciben lana para hilar y tejer, trabajo por lo demás muy mal pagado.

La "pilhua" ha dejado de ser un objeto de uso exclusivo del indígena y se fabrica hoy día en diferentes calidades y tamaños para la venta. De este modo consiguen el dinero para la adquisición de objetos, antes poco conocidos por ellas, y que ahora consideran necesarios para no diferenciarse, en el aspecto externo, de los "chilenos".

La relación con los próximos centros urbanos se limito a cortos visitas para vender algunos productos del campo y las pilhuas, y paro comprar mercaderia del almacén, como azúcar, yerba mate, sol, ropa e hilos. Muy pocos conocen la ciudad de Temuco, y sólo algunos el cercano pueblo de Carahue.

Un joven, hijo de la familia Calfuleu en Konembudi, podría servir de agente de aculturación, pero según sus propias indicaciones, está "hatolmente aburrido" del ambiente campesino y además se especializa como técnico de autos (Escuela Técnica de Curacautín), conocimiento que la desvincula de su comunidad.

Los niños de los reductos visitados concurren a una pequeña escuela particular dirigida por una profesora primaria, mapuche también, pero que trata de disimular su origen indígena. Casi todos los adultos son analfabetos. Soben el castellano, pero entre ellos sólo uson el idioma aroucano. Mantienen una gran reserva e intransigencia hacia algunos elementos nuevos, ya que se caracterizan, como el mapuche en general, por su pronunciado conservantismo. Hay una tendencia a individualizarse y no existe cooperación interfamiliar. Los comunidades son autónomas; no hay clases socioles; el trabajo se divide según sexo y edad; el cocique tiene cierto prestigio, pero no autoridad sobre su grupo.

Aunque dependen económicomente de los agricultores chilenos que los rodean, traton de mantener en lo posible su libertad e independencia, y sólo trabajan para el hambre blanco durante corto tiempo y cuando es indispensable para enfrentar un período de escasez, generalmente en los meses de pre-cosecha.

Se mantiene, en la región del Budi, la poligamia y se considera despreciable el casamiento con personas no-mapuches. Las causas son económicas y psicológicas: económicas, porque se quiere evitar la disgregación de la pasesión familiar. Por otra parte, el mapuche es muy consciente de que el chileno lo menosprecia y la otribuye a una raza inferior, hiriendo a el orgullo innato del araucano, quien reacciona con adio y descontianzo. Estas sentimientos son tan pronunciados que durante el proceso juridico por el sacrificio del niño en Collileutiu prescindieron los indigenos del Budi de sus discrepancias intertribales y se unieron en un trente único contra el "riburaca".

Por porte de los chilenos, muy pocos rasgos de la cultura araucana han sido absorbidos. En el campo material lo son algunos alimentos preparados de la manera indígena y, espiritualmente, el campesina chilena adoptó un sinnúmero de supersticiones y el respeto temeroso ante los conocimientos de la machi.

Los nuevos elementos adoptados por los mapuches pueden observarse en la indumentaria, en ciertos alimentos, implementos agricalas y herromientos. Por lo demás, no olteran su modo de vivir, sus manufacturas, viviendas y principales alimentos. En su vida espiritual mantienen sus ancestrales creencios mágico-religiaosas.

# BIBLIOGRAFIA GENERAL

- AUGUSTA, FRAY FELIX JOSE DE. Diccionorio Araucano-Español y Español-Araucano, 2 vols. Santiago de Chile, 1916.
- BASCUÑAN, FRANCISCO NUÑEZ DE PINEDA Y El coutiverio felia, en Col. de Hist, de Chile, tomo Ill., Santiago, 1863.
- SULLOCK, DILIMAN S.— Ureas funeraries de la región de Angol. Bol. Museo Nacional de Historia Natural, tama XXVI, Nº 5, Santiago. 1935.
   La agricultura de los mapuches en tiempos prehistòrices. Apartado del Bol. Soc. Biol. Concepción, 1958, pógs. 141-154.
- 4. CRUZ DE LA. LUIS.— Tratado importante para el conscimiento de los indios pehvenches según el orden de su vide. Cel de Obros y Decumentos rejositvos o lo historio anti-según el moderno de los provincios del Río de la Plata. Buenos Alires, 1835. Nuevo dición en "Revisto Universitario" (Universidad Cotólico de Chile) Año XXXVIII, nóm. 1, 1953.
- GUEVARA, TOMAS— Historio de la justicia oraucana. Sontiago, 1922. Historia de Chile, Chile Pre-Hispánico. 3 tamas. Santiago, 1929.
- LATCHAM. RICARDO.—Costumbres mortuorias. Sontiogo, 1915.
  La alfareria indigena chilena. Sontiogo, 1928.
- 7. MEDINA, JOSE TORIBIO.-Los aborigenes de Chile. Santiago, 1882
- MEYER.RUSCA, WALTERIO. Los huilliches a través de sus opalilidos. Osorno, Chile, 1952.
  Diccionario geográfico-etimológico tedigena, Podres Los Casos, Temuco, Chile, 1955.
  Vaces indigenas del lenguoje popular sureño. Podre Los Casos, Temuco, Chile.
- MOESBACH, ERNESTO WILHELM DE.— Vida y costumbre de los indígenas oreocenos en la segunda mitad del siglo XIX. Santiogo, 1936.
- OLIVARES, MIGUEL DE.— Historia militer, civil y sagrada del Reino de Chile. Santiago. 1864.
- ROSALES, R. P. DIEGO DE.— Historia general del Reyno de Chile, Flondes Indiano, 3 vols. Volporolo, 1877.
- VALENZUELA ROJAS, BERNARDO. Comidas y bebidas de la región de Carahue. Archivos del Folkiore Chilena. Santriago. 1954.
- VEGA, CARLOS.— Los instrumentos musicales oborígenes y criollos de la Argentina. Bunos Aires, 1946.
- 14. VICUÑA CIFUENTES, JULIQ.- Mitos y Supersticiones. Sontiago, 1947.